
 

1 
 

 

 

  Sayı 28    DOSYA: Kitsch     Handan Tunç  

  https://www.fotografya.gen.tr/TR,379/handan-tunc.html  

 

 

 KİTSCHİN SAHTE DUYGULAR İÇERDİĞİ SÖYLENİR. 

 OYSA KİTSCH İNSANIN SAHTE OLDUĞUNU SERGİLER. 

Dr. Handan Tunç 

 

Sanatın gayrı meşru çocuğu olarak kabul edilen kitsch günümüzün görsel kültürünün 
yaygın beğeni kalıbıdır. Kitsch sanat gibi görünür, izleyicisini memnun eder, birkaç 
sanat eleştirmeni ve müze dışında düşmanı yoktur. Kitsch 18. Yüzyılda üretilen 
“estetik değer” yargılar ölçeğinde sanat ürünlerinin kıyaslanmasıyla ortaya çıkmıştır. 
Bir tür “anti-estetiktir”. Başka bir söylemle Kant karşıtlığıdır. Kitsch bir alt-kültür 
oluşumu olmasına karşın zengin ülkelerde başlamıştır (Punk gibi). Yani arı sanatın 
en yaygın tüketildiği ileri gelişmiş ülkeler aynı hızda kitsch olan ürünü de geliştirmiştir.   

“Dejenere ve aşağılayıcı basit tat” anlamında kullanılan kitsch bir tür sanat virüsü 
olarak kabul edilir. Egemen, kültürel ve sosyal kodları alt üst eden bu virüs sadece 
estetiğin değil, etiğin ve erdemin de kurallarını görmezden gelmeyi tercih eder. 
Pornografi, gösteriş, açgözlülük, kötü olmak sıradanlaşır. Kitsch bu özellikleri ile 
izleyiciyle kolayca bağ kurar. Kitsch ürün izleyicisinden herhangi bir çaba talep 
etmez. Onu eğlendirmek, şaşırtmak, iğrendirmek, ağlatmak, korkutmak ve taklit 
etmek dışında bir içerik iddiası yoktur. 

Sanat, artık herhangi bir hakikati, değeri ya da savı yansıtmaz. Aynı şekilde doğayı 
ya da tanrıyı temsil etmez. Hatta sanatın sanatçısını bile temsil ettiği söylenemez. 
Günümüzde sanat büyük ölçüde yaşamın realitesinden kopmuştur. Sanatın düşünsel 
özerkleşmesine paralel olarak değişim başlamış, bu değişim modern sanat 
piyasasının yaygınlaşmasına kadar sürmüştür. 1 

Bürger, Avangart Kuram adlı çalışmasını 1968’de yayımlamıştır. Yabancılaşma 
temasını çalışmasının merkezine oturturken Sartre’dan yararlanmıştır. Bu 
yararlanışta kitle kültürünün toplumun bütün tabakalarını kuşatması tehlikesinin çok 
yakın olduğu vurgulanmıştır. “İlerleyen yıllar sanat pazarının egemenliğine ve resmi 

                                                           
1 Bürger Peter, (2010) Avangard Kuramı, Çev. Erol Özbek, İletişim Yayınları, s.13 



 

2 
 

akademilerin kayıtsızlığına toplumsal bir karşı koyuşla biçimlenememiş 
yabancılaşmanın yarattığı bir tür yozlaşma katlanarak büyümüştür.”2 

Greenberg’in çalışmalarında sözünü ettiği “modernist avangart” topluma 
yabancılaşan sanatın soyut bir formalizmi öngörür. 

Rusya’da Ekim devrimini izleyen deneyler dışında Dada ve Sürrealizmle sınırlanan 
tarihsel avangardın sonrasında yoğun olarak 1940’lardan sonra New York’da izlenir. 
Amerika’da sanatçı sayısı hızla artar ve hızla akademikleşir. Sanatın sponsorluk 
sistemleri geliştirilir, sanat ile medya dünyası arasında organik bağlar kurulur. Bu 
sürecin ardından avangardist artık hayalperest, anarşist ya da karşı sanatçı değil 
tersine sermayenin üreticisi ve zengin kapitalist beğeninin tasarımcısı haline gelir. 

Avangardın artık yüksek kültürle bağları kopmuş popüler kültür politikalarıyla 
harmanlanmış değer sisteminden yoksunlaşmıştır. Amerika gelişiminden sonra 
avangart popüler kültürün postmodernist tavrını yansıtır hale gelmiştir. Bu gelişmeler 
avangardın büyük ölçüde kitschleştirilmesini sağlamıştır. 

Şeyleşme aslında tüm sanat ürünlerinin bir anlamda olmazsa olmazıdır. Sanattaki 
şeyleşme bir anlamda gerçekle bağları koparmanın yollarından biridir. Sanat eseri saf 
parasal spekülasyonun nesnesi haline gelmesi, sanat piyasasının borsa değerleriyle 
fetişleştirilmesi sanatta şeyleşmenin başka bir biçimidir. Sanat eserinin mübadele 
sistemi içinde araçsallaşması sanat nesnesinin şeyleşmesi anlamını kapsamaktadır. 
Adorno, sanatın şeyleşme ve metalaşma süreçlerini ayrı ayrı incelemiş kullanım 
değeri olanlara metalaşmış, içerik değersizliğine şeyleşmiş etiketini yerleştirmiştir. Bu 
durumda şeyleşmiş ürünün piyasa değeri oluştuğunda metalaşmış ürüne dönüşmesi 
son derece doğaldır. Benjamin’in Kafka’yı şeyleşmenin ustalarından biri olarak 
sunması şeyleşme ve metalaşma arasındaki farkı vurgulamak açısından önemlidir.3  

 

   
Odd Nerdrum , Jan-Ove Tuv Kitsch, 
üzerine  ve diğerleri, 2000 

Tom Overland Kitsch Yıllık, 2005 
için afiş.  

2002 Kitsch Catacomb sergi için afiş 

                                                           
2 Bürger Peter,age. s.16 
3 Timothy Bewes, (2004) Şeyleşme, Çev. Deniz Soysal, Metis Yayınları, s.178 

http://images.huffingtonpost.com/2013-09-30-HP_6_KitschAnnual2005.jpg
http://images.huffingtonpost.com/2013-09-30-HP_7_KitschKatakomben_poster_2002_550.jpg
http://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=tr&prev=/search%3Fq%3Dkitsch%2BArt%26start%3D10%26sa%3DN%26espv%3D2%26biw%3D1366%26bih%3D653&rurl=translate.google.com.tr&sl=en&u=http://nerdrummuseum.com/&usg=ALkJrhjfEzsH6btb4zp28Aj3WCfcsZsICA


 

3 
 

 

 

Boris Koller, Kitsch Yıllığı, 2006,  Odd Nerdrum,   More Than kitsch Sanat  2011 ve Nerdrum Okulu  2013  

 

Estetik yargı değerlerinin yabancılaşmış bilincin özne ile nesne arasındaki 
ayrışımının ortaya çıkmasıyla estetik deneyime özgü şeyleşme açıklık kazanmıştır. 
Özne ile nesne arasındaki ayrışım biçim ile içerik arasındaki ayrışımla paraleldir.  

Bütüncül şeyleşme fikri kusursuz sanat eseri fikri ile benzer konumdadır. Tüm anlamı 
biçimin içinde eritmek kusursuz sanatın hedefidir. Şeyleşme de anlamı biçimin içinde 
yok etme olarak tasarlanabilir. Kusursuz sanatta dikkatli bir analiz anlama 
ulaşmamızı sağlarken şeyleşmiş sanatta anlam yok edildiği için ulaşmak mümkün 
değildir. Oysa iki sanat ürünü de birbirine benzer görünür. Özellikle beğeninin seçimi 
ile yetinen bir sanat dünyasında ikisi arasında fark yoktur.  

Çok kültürlü toplumların doğası gereği evrensel algı değer sisteminde kendine yer 
bulamaz. Postmodern dünya olarak algıladığımız dünyanın karakteristik özelliği çok 
kültürlülüktür. Bu kültür büyük anlatıları reddeder evrensel değerleri ise hayalî bulur. 
Yeryüzü bir tür yerelleşmenin çoğaltımıyla kaplanmıştır.  

Haz duygusu ile açıklanan şeyleşme çağın hastalıklarından biridir. Haz duygusu 
beğeninin yüzeyselliğini de aşıp bütünüyle gerekçelendirilmeksizin “canım öyle istedi” 
duygusuna dayalı ürünlerin tasarlandığı bir sanat ortamında şeyleşme sınırların 
ötesine geçmiştir.4  

Şeyleşme hem bir özgürleşme hem bir tutsaklık biçimidir. Bir yanıyla özgürleşmedir. 
Sanatçıyı ve izleyicisini bağlayan hiçbir kural yoktur. Bir tür tutsaklıktır. Çünkü 
tanımlanabilir hiçbir dünyaya açık penceresi yoktur.  

Kitsch İngilizce de “Sketch” sözcüğünün bozulmuş biçimidir. İlk olarak Almanya’da 
İngiliz ve Amerikalı alıcılar için piyasaya sürülen ucuz resimler için kullanılmıştır. 
Kavramın Almancası Lukacs tarafından yaygınlaştırılmıştır. Lukacs bu tanımı hem 
sözcüğün kökenini hem de işlevsel yönünü net biçimde ortaya koyabilecek açıklıkta 
okurlarına tanıtmıştır. Onun tanımı ile estetik değer taşımayan temel hedefi ucuza 
mal edip albenisi ile herkese satabilmeyi amaçlayan ürünlerdir. Kitsch başlangıçta 
estetik bir iddia taşımamakla birlikte eğitimsiz beğenilerin çoğalmasıyla sanat iddiası 
taşımaya başlamıştır.5 Bazı kaynaklarda ise halka ait, modası geçmiş,  alışılmamış 

                                                           
4 Timothy Bewes, (2004) Şeyleşme, Çev. Deniz Soysal, Metis Yayınları, s.276 
5 Demir, F. Gonca İlbeyi, (2009) Kiç ve Plastik Sanatlar Üzerine, Ütopya Yayınevi, s.18 

http://images.huffingtonpost.com/2013-09-30-HP_5_Kitsch_Annual_2006.jpg
http://images.huffingtonpost.com/2013-09-30-Hp_23.png
http://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=tr&prev=/search%3Fq%3Dkitsch%2BArt%26start%3D10%26sa%3DN%26espv%3D2%26biw%3D1366%26bih%3D653&rurl=translate.google.com.tr&sl=en&u=http://nerdrummuseum.com/index.php%3Flang%3Den&usg=ALkJrhjQJsL49ss_ZLvFQzEJAm-nLqSiyA
http://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=tr&prev=/search%3Fq%3Dkitsch%2BArt%26start%3D10%26sa%3DN%26espv%3D2%26biw%3D1366%26bih%3D653&rurl=translate.google.com.tr&sl=en&u=http://nerdrummuseum.com/Writings.php&usg=ALkJrhhGqesbd9PPFq3QLyq6vzz2Kk97Sg
http://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=tr&prev=/search%3Fq%3Dkitsch%2BArt%26start%3D10%26sa%3DN%26espv%3D2%26biw%3D1366%26bih%3D653&rurl=translate.google.com.tr&sl=en&u=http://orfeuspublishing.com/en/forside/&usg=ALkJrhjoExNZgErB2w-Cw58460Rkyh86qg


 

4 
 

öğeleri kapsayan stil ve tarz olarak tanımlanır. 6 Kitsch zamanla farklı bilim dallarının 
terminoloji ile tanımlanmıştır. Örneğin, beğeni düzeyi genellikle mizah, melankoli ve 
şiddeti bir arada içeren süslemeci anlayış olarak tanımlanmıştır.7  

Genel olarak kötü kopyalar da kitsch olarak değerlendirilir. Örneğin, bir mağara duvar 
resminin seramik bir tabakta yinelenmesi gibi. Genel olarak görsel ürünleri nitelemek 
için kullanılan kitsch sözlük anlamı olarak pislik, süprüntü, çer-çöp sözcüklerini 
karşılamaktadır. Bu tanımlar kapitalist tekelci zihniyetin oluşturduğu dünyada 
yanılsamanın yeniden üretimi olarak görülebilir. 8 

Kitschin her anlamdaki içeriksel yoksulluğu, boşluğu, abartılı albenisi, zevksizliği ve 
ucuzluğu yalnızca sanatın problemi olmaktan çıkmıştır. Artık toplumbilimciler bu 
betimlemelerin toplamını bir yaşam biçimi olarak tanımlamaktadırlar. Her dönemin 
kötü sanatı vardır. Ancak XX. Yüzyıl sanatından sonra bir yaşam biçimine 
dönüşmüştür. 

  

Kitschin genel özellikleri belirlenirken, bu olgunun tıpkı sanat gibi hem kapsam hem 
içerik bakımından oldukça karmaşık bir yapıya sahip olduğu kolayca görülebilir. 
Özellikle Postmodernizme kadar kitsch eğitimsiz insanların beğenisi olarak 
gerekçelendirilirken Postmodernizm’den sonra artık toplumun bütün kesimleri için 
genelleştirilebilecek kitsch yorumları yapılabilmektedir. Hatta kitsch sanatsal bir 
yöntem plastik bir değermiş gibi bilinçli üretimin alanı haline getirilmiştir. Özellikle 
sanat görsel dünyanın yaygınlaşması ile kitsch sınıfsal ve ekonomik fark 
gözetmeksizin toplumun her kesiminde yaygın olarak tüketilmektedir. Bu tüketim 
çocukluk yaşlardan itibaren alışkanlığa dönüşüp kolayca doğallaşması sanal 
olanaklarla gerçekleşmiştir.  

Joseph Beuys’un “her insan sanatçıdır” sözleri büyük oranda yanlış anlaşılmıştır. 
Beuys kar amaçlı tüketim toplumundan ve onun değerlerinden öylesine uzaktı ki 
onun için satılamayacak kar edilemeyecek ürün sanat olacak kadar ayrıcalıklıdır. 
Beuys konsept art olarak değerlendirilen 1970’li yıllardaki yaptığı enstalasyon ve 
performans sanatları bu özelliği taşıyordu. Ancak zaman içinde Beuys’un 
öngöremeyeceği biçimde bu performansların yüzlerce benzeri yapılıp büyük sanat 
ürünleri olarak sunum belgeleri satışa sunulmuştur. Bu durumda herkesin sanatçı 
olması söylemi Beuys’un kastettiği dışında kabul görmüştür. 

 Beuys’un aksine Andy Warhol son derece doğru anlaşılmıştır. “Bir gün herkes 15 
dakikalığına ünlü olacaktır” sözleri sanat alanında gerçekleşmiştir. Warhol Pop Art 
kapsamında ürettiği ve çoğalttığı çok sayıda ki ürün bilinçli kiç üretiminin bir örneğidir. 
Resimli roman imgelerinin plastik bir değer olarak algılanması Warhol ürünleriyle 
meşrulaşmıştır. Pop Art’ı modernizmin eleştirisi olarak değerlendirip söz konusu kiç 
ürünleri eleştirinin bir parçası olarak yorumlamak olasıdır. Ancak bu olasılık çok sınırlı 
izleyici dışında hiç gerçekleşmemiştir. “Beuys dünyayı değiştirmek istiyordu, Warhol 
ise dünyaya uyum sağlamak…”9 Bugünkü kriterlerde Warhol’un fikirlerinin 
kazandığını görürüz.  

                                                           
6 Demir, F. Gonca İlbeyi,age.20 
7 Demir, F. Gonca İlbeyi,age.22 
8 Demir, F. Gonca İlbeyi,age.22 
9 Christian Saehrendt-Steen Kittl, (2012)Bunu Ben de Yaparım!, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, Ayrıntı Yayınları, s.49 



 

5 
 

  

   

Jessica Harrison, "Anda" (2013), 
seramik, 

Jessica Harrison, "Karen" (2013), 
seramik 

Jessica Harrison, "Andrea" (2013), 
seramik 

 

 

Tessa Koot, Tropikal Düşler Vol.1, fotoğrafçı Lisa 
KLAPPE,20013(enstelasyon) 

Kitsch ya da Art? Fritz Lang'ın filmi 
"Nibelungen" dan alıntıdır 



 

6 
 

 
  

Charlie White: Şampiyon (2011) 
PowerHouse Books izniyle 

Yumiko UTSU, Deniz 
yaratıkları,2012 
 

Frederick Dielman ,"Dul", 19. yüzyıl 
popüler kitsch örneği  

 

 

 

 

20. yüzyılın başlarından bu yana, sanat eleştirmeni sanat dünyasının meşru temsilcisi 
haline gelmiştir. Sanatçı, küratör, galeri sahibi ve koleksiyoner gibi sanat eleştirmeni 
aynı mekanı paylaşmaz. Ancak onların yazdıkları küçük kitapçıklarda ya da 
kataloglarda yer almaması sanatçıyı ve sanat ürününü savunmasız bırakır.  

Sanat eleştirmeninin çağımızda işlevi değişmiştir. Eleştirmen artık sanatçıya değil, 
izleyiciye seslenmektedir. İzleyiciler arasında bir tür taraftar bulmak görevi ile 
yazarlar. Ne yazdığının önemi yoktur. Bu yazılanlar ürünün sanat olduğuna dair bir 
güvence belgesidir. Bunun nedeni günümüzde sanat olanla olmayanın ayırt 
edilemeyecek kadar aynı sosyal ortamı paylaşmalarından kaynaklanır. Avangart 
çalışmalar eleştirmeni reddeden anlayışla yola çıkmışlardır. Oysa kısa bir süre sonra 
avangart bilinçli bir biçimde halkın yargısını reddetmek zorunda kalmıştır. Çünkü bu 
yargı akademizmin hastalıklarını taşımıyor olmasına karşın moda beğenilerinin 
hastalıklarını taşıyordu. Artık halkın beğenisi 17. Yüzyılda olduğu gibi saf ve naif 
değildi.  

Bu gerçeklik sanatın izleyici ile ilişkisini bütünü ile dönüştürmüştür. “Artık sanat 
yapıtını yargılayan izleyici değil, halkı yargılayan sanat yapıtı olmuştur. Bu dönüşüm 
elitist olarak değerlendirilip dışlanırken kitsch avangart dışında gelişme ve serpilme 
olanağı bulmuştur.”10  

                                                           
10 Boris Groys,( 2013)  Sanatın Gücü, Çev. F. Candil Erdoğan, Hayalperest Yayınevi, s.114 

http://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=tr&prev=/search?q=PHOTO+ART+Kitsch&start=40&sa=N&espv=2&biw=1366&bih=610&rurl=translate.google.com.tr&sl=en&u=http://www.featureshoot.com/2012/08/yumiko-utsus-disturbingly-kitsch-food-photography/&usg=ALkJrhjt7vf8b-s-5MwDwFC2VeNndfRytg
http://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=tr&prev=/search?q=Was+ist+Kunst+Kitsch&start=10&sa=N&espv=2&biw=1366&bih=610&rurl=translate.google.com.tr&sl=en&u=http://en.wikipedia.org/wiki/File:The_Widow_(Boston_Public_Library).jpg&usg=ALkJrhgqpzszf8B4zdG2KNkdaBJYVCm79Q


 

7 
 

Günümüzde beğeninin sanat üzerine baskısı öylesine artmıştır ki sanatçı büyük bir 
acele ile her gün yeni bir yöntem yeni bir konu yeni bir söylem aramak zorunda 
kalmıştır. Bu hıza ayak uyduramaz ve ürettiklerinden birkaçı eşzamanlı beğeniye 
yanıt vermezse var olma şansı kalmayacaktır. Bu kültürel ortam geçmişte sanatçıya 
atfettiğimiz gözlemci ve entelektüel olma kimliğini giderek yoksullaştırmıştır. 
Günümüzde sanatçının olgunlaşmaya yetecek zamanı yoktur. 

Sanatın bir eylem biçimi olarak günceli takip eden medyatik telaşı izleyicinin de bellek 
yıkımına neden olmaktadır. Bir sanatsal söylemi algılamak anlamak ve taraftarı 
olmak geleneksel yöntemlerle mümkün değildir. İzleyici ürün hakkında kısa 
bilgilendirme ile yetinip ürünün kendi dışında var olan tüketicileri ile beğenisini 
oluşturmaktadır. Bu süreç sanatçıyı değil sanatçı taraftarlarını izleyip onun hakkında 
bilgi edinmeyi gerekli kılar. Örneğin ürünün kime ait olduğu değil ilk sergilendiğinde 
kimlerin gördüğü ve beğendiği önem kazanmıştır. 

Nesnel rastlantının sanatsal anlamı kitschle doğrudan bağlantılıdır. Nesnel bağlantı 
görüntünün rastlantısal olarak gözle sürekli karşılaşmasıyla iniltilidir. Belli renklerin ve 
formların planlanmaksızın tekrar tekrar görme alanlarında yer alması insan algısını 
bilinçsiz olarak kodlar. Bu kodlar açıklanamayan beğeninin, tuhaf çağrışımların ya da 
tanıdık olmanın sıcaklığını yaşatır.  

Tanıtım sektörünün bilinçli olarak kullandığı bu yöntem sanat için bir tehlike olmuştur. 
İzleyicinin alt bilincindeki bitmiş görüntüler çoğunlukla nesnel rastlantı izlenimleridir. 
“Nesnel rastlantı izlenimleri sorgulamaksızın gelişen beğeninin en verimli 
kaynaklarından biridir. Örneğin, mutsuz insanın ağlamak zorunda olması korkunun 
gözlere yansıması nesnel rastlantı bağlantıları ile ilintilidir.” 11 

İnsanların kolektif fantezileri vardır. Bu fanteziler toplumsal öğretilmişlikle aktarılır, 
bireysel psikoloji ile de zenginleştirilir. Freud’dan günümüze fanteziler 
gruplandırılabilecek kadar benzerlikler içerdiği vurgulanmıştır. Sürrealizmin 
manifestosu büyük ölçüde fantezilerin yargılanmasıyla ilişkili olmakla birlikte 
böylesine bir kuramsal alt yapıdan yoksun üretimlerde fantezi sanatsal üretimin 
tehlikeli bir gölgesidir. Cinsel fanteziler, aşk fantezileri büyü ya da cinayet fantezileri 
itiraf edilmeyen zihinsel görüntülerdir. İzleyici özel bir sanat eğitimi almamışsa sanat 
ürünü karşısında zihnini fantezilerden uzak tutamayacaktır. Sanat ürününün yarattığı 
çağrışımlar izleyicinin fantezilerine bir uyaran gönderdiğinde izleyici için artık sanat 
ürünü değil fantezi önem kazanır. Kitsch olduğunu söyleyebileceğimiz her imge 
büyük çoğunlukla bir fanteziye gönderme yaptığı için kolayca beğeni toplar.  

Bu gün fotoğraf döngüsünü tamamladı; sonunda sanat dünyası tarafından başlı 
başına bir sanat formu olarak benimsendi. Fotoğrafın sanatsal statüye ulaşması diğer 
sanatların gerçeklikle bağlarının bütünüyle kopmasına neden oldu. Fotoğrafın 
yapabildiğini ressamın denemesinde hiçbir yarar yoktu. Bugün gelişmeler kuşkusuz 
başlı başına fotoğrafa atfedilemez. Çünkü fotoğraftan hızla Pop Artın yenilik arayışları 
içinde dönüşüme uğradı. Özellikle Warhol Pop Art’ın sembolü olan ipek baskı 
yapıtlarında en sıradan fotoğrafları kullanarak sadece resmi değil fotoğraf sanatını da 
kabul edilen sınırlarının dışına taşıdı. Pop Art “şeyleri beğenmek” olarak 
tanımlanıyordu. Akım, popüler kültür ile kitle üretim nesnelerine kucak açtı. Bu 
fotoğraf özellikle Warhol’un sanatındaki kitsch ilk olmakla suçlanan ürünlerdi.  

                                                           
11 Hal Foster, (2011)Zoraki Güzellik, Çev. Şebnem Kaptan, Ayrıntı Yayınları,s.60 

 



 

8 
 

Warhol’dan sonra çok sayıda fotoğraf örneği modernist resme öykünmekten vazgeçip 
gündelik coşkunun değerleri ile daha sık ilgilenmeye başlamıştır.  

 
 

Anne Collier (Disko Topu, 2004) Francesca Woodman  (Kendini Kandırmak 4 1978-
1979) 

  

Gavin Turk (Hiçbir Zaman Gerçekten Göremeyeceğim 
Şeylerin Portresi, 1997) 

Jemima Stehli (Soyunmak, 1999) 

  

John Stezaker (Birleşme 1) Katy Grannan 



 

9 
 

 

 

Lee Friedlander  (Provincetown, Cape cod, 
Massachusetts, 1968), 

Katy Grannan (Frank, 2004), 

 

  

Christian Marclay, ( Güçlü Olan Sağ Kalır, 
2008.) 

Alex Prager, (Deborah 2009), 

 

 

Keith Arnatt (Ben Gerçek Bir Sanatçıyım, 1972) 



 

10 
 

 
 

Martin Parr (İspanya. Benidorm. Otoportre, 
1997) 

Maurızıo Anzeri ( Giovanni, 2009), 

  

Viviane Sassen, (Parasomnia, 2010) Gregory Crewdson 2001 İsimsiz 

 

Yukarıda birer ürün örnekleriyle verilen fotoğraf sanatçılarının hepsi çeşitli biçimlerde 
kitsch olmakla eleştirilmişlerdir. Ancak her birinin savunması farklı olsa bile ortak 
anlamda kitschin bir sanatsal tutum olduğunu savunmaları olmuştur.12 Her birinin 
çeşitli ekollerde adları geçmesine karşın bu adların ekollerinden çok ürünlerinin 
popülerliği ile alınmaları onları rahatsız etmemiştir. Örneğin Gregory Crewdson 2001 
İsimsiz adlı yapıtı hakkında anlatımları şöyledir: “Tek karelik film olarak fotoğraf 
karesini sahnelediğimi düşünebilirsiniz. Tek kare için görüntü yönetmeni, kamera 
teknisyen, ses asistanı kullanıyorum. Gişe rekorları kıran bir Hollywood filmi üretecek 
bir film yönetmeni gibi çalışıyorum. Genellikle Amerika Birleşik Devletleri’nin kasaba 
yaşamlarını, psikolojik endişe ve korkuları, arzunun metaforları ve simgeleri ile bilim-
kurgu fanteziler üretiyorum. Beni ilgilendiren sıradan olanı sihirli şey haline 
getirmektir”13 Bu sözler dikkatle analiz edildiğinde bir başka dilde kitsch tanımıdır.  

                                                           
12 Lee Friedlander  (Provincetown, Cape cod, Massachusetts, 1968), Francesca Woodman  (Kendini Kandırmak 

4 1978-1979), Martin Parr (İspanya. Benidorm. Otoportre, 1997), Gavin Turk ( Hiçbir Zaman Gerçekten 
Göremeyeceğim Şeylerin Portresi, 1997), Anne Collier (Disko Topu, 2004), John Stezaker (Birleşme 1), Maurızıo 
Anzeri ( Giovanni, 2009), Keith Arnatt (Ben Gerçek Bir Sanatçıyım, 1972), Jemima Stehli (Soyunmak, 1999), Katy 
Grannan (Frank ,2004), Alex Prager, (Deborah 2009), Viviane Sassen, (Parasomnia, 2010), Christian Marclay, ( 
Güçlü Olan Sağ Kalır, 2008.) 
13 Jackie Higgins, (2012) Fotoğraf Neden Kusursuz Olmak Zorunda Değildir, Çev. Firdevs Candil Çulcu-Metin 

Gökçe, Hayalperest Yayınları, s.118 



 

11 
 

Onun gibi birçok yukarıda adı verilen sanatçı bilinçli olarak alt-kültürle ilgilendiğini ve 
alt-kültür beğenilerini estetik bir dile dönüştürmeyi amaçladıklarını açıkça söylerler. 
Bu durumda kitsch olgusuna başlangıçta bakıldığı gibi bakmak tamamlanmış bir 
yaklaşım olmayacaktır. Modernizmin kitsch olmakla suçladığı çok sayıda ürün bugün 
büyük müzeleri pahalı reyonlarında sergilenmektedir. Öyleyse gerçekten yan 
sokaktaki eskici pazarında satılan duvar halısından daha öte bir tutum olarak 
görülmelidir. 

Arman 1960’da şöyle diyordu: “ İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra gelişen kullan-at 
kültürünü gösterebilmek ancak çöple mümkündür” söylemleri gibi Arman hemen 
hemen bütün yapıtlarını çöpten topladığı malzeme ile gerçekleştiriyordu. Arman’ın bu 
ürünleri popüler sanatta çok sayıda taraftar bulurken öte yandan “Çer-çöp” olarak 
niteleyen büyük bir eleştirmen gurubuyla karşı karşıyaydı.14  

Sanattaki kitsch zirveye ulaştıran Piero Manzoni (Sanatçının Boku) olmuştur. Piero 
Manzoni 1961’de içini kendi dışkısının olduğunu ima edecek şekilde Sanatçının Boku 
ismini verdiği 90 mühürlü kutu üretti. Her kutunun üzerinde 4 yıldan içeriğinin 
görülebileceği biçimde etiketlendi. Etiketlerde şu yazıyordu: “Sanatçının boku, 30 
gram, Katkısız, Tazeliği Korunmuş, Üretim ve Ambalaj tarihi, Mayıs 1961” Manzoni 
her kutuyu işaretleyip numaralandırıp bir galeride sergilendi. Sergide her kutunun 
satış fiyatı ürün ağırlığının altın ağırlığı olarak güncel değer üzerinden fiyat verildi. Bu 
çalışma kimileri tarafından bir şaka, kimileri tarafındansa tüketim kültürünün eleştirisi 
olarak algılandı. Sanat piyasasının sanatçıyı bir dahi olarak görmesi hicvediliyordu. 
Manzoni’nin fiyat etiketleri ise popüler kültürün piyasa değeri hakkında önemli bir 
eleştiri getiriyordu. Ancak kavramsal sanat ve yoksul sanat ekollerinde ürün veren 
sanatçı popüler kültürü eleştirmesine karşın üretimleri popüler kültürün örnekleri 
olarak görülmesine engel olamadı. Popüler kültürün beğenisi ile dalga geçerken 
1970’lerde artık bu kültürün dahi sanatçıları arasına girmişti. 

Performans ve enstalasyonlarıyla şiddetin ve çatışmanın kitlesel medya aracılığıyla 
meşrulaştırılmasını eleştiren Paul McCarthy’de popüler kültürü eleştirirken bu 
kültürün öznesi haline gelmiştir. McCarthy çalışmalarında kitlesel medyanın toplumun 
şok edilmesi üzerine kurguladığı ideolojiyi eleştirmiş ve film simülasyonları kullanarak 
performanslar hazırlamıştır. Performanslarını medya önünde yapıp küçük bir 
seyircinin de eşzamanlı tepkilerinin kaydedilmesini sağlamıştır. En etkili 
çalışmalarından bir tanesi kustuğu ve anüsüne baby bebek soktuğu performansıdır. 
İnsan varlığının tatsız gerçekleri olarak algılanan nahoşlukları göstererek insanların 
yaşamlarını gözden geçirmeye yöneltecek şok etkisi yaratmak istemiştir. Ancak çok 
geçmeden çalışmaları sokak kültüründe taklit edilmeye ve “iğrençliklerin” estetiği 
olarak benimsenmesine engel olamamıştır. Günümüzde hala çok sayıda McCarthy’i 
performanslar sokak kültürünün ürünleri olarak Amerika’da seyirci ve taraftar 
bulmaktadır. 

Gilbert ve George 1969 yılında “sanatın herkes için olduğu” nu savunmuş farklı kültür 
ve farklı ırklardan gelen, eğitimli ya da eğitimsiz kitlelerin tek ortak dilinin sanatsal dil 
olarak olduğunu kabul etmişlerdir. Minimalist ve performans sanatçısı olarak 
sınıflandırılan sanatçılar kendilerini bu sınıflandırmanın içinde görmezler. George 
şöyle demiştir: “ Sanatın yaşamı yeniden yaratmakla ilgili olduğuna inanıyorum. 
Yürüme, konuşma, davranış biçimimiz sanattır. Aslında yaşantının her kesiti bir sanat 

                                                           
14 Susie Hodge, (2012) Beş Yaşındaki Çocuk Bunu Neden Yapamaz, Çev. Firdevs Candil Çulcu-Metin Gökçe, 
Hayalperest Yayınları, s.201 



 

12 
 

ve bir resimdir.”15 Gilbert ve George’un en ünlü çalışmaları 1969’da gerçekleştirdikleri 
şarkı söyleyen heykel performansıdır. Yüzleri metalik pudrayla kaplı olan iki sanatçı 
bir masa üzerinde dans edip şarkı söylerler. Kostümleri kiralık kıyafetler gibi 
döküntüdür. Söz konusu çalışma 8 saat boyunca gerçekleştirilmiştir. Bu çalışmayı 
gündelik rutinlerin gösterisi olarak değerlendirmişlerdir. Amaçları sanatın bariyer ve 
tabularını yıkıp ölüm, yaşam, umut, korku, seks, yoksulluk, din, kimlik ve gençlik 
kültürünü öne çıkararak sanatçı ile izleyici arasındaki mesafeyi kapatmak 
istemişlerdir.  

Kitsch’in Sanat Felsefesi Açısından Yorumu 

Clement Greenberg 20. Yüzyıl ortalarında modernizmin Amerika’daki en önemli 
kuramcısı ve destekleyicisiydi. Greenberg Pop ve Kavramsal Sanatı kötüleyen ve 
reddeden yazılarıyla modernistlerin sözcüsü olmuştur. Onun 1939’da yazdığı 
Avangard ve Kitsch kitabı dünyaca tanınmasına neden olmuş çok sayıda Avrupa 
ülkesinde taraftar bulmuştur. Greenberg kitschin çağdaş koşullarda kitle kültürünün 
neredeyse kaçınılmaz özelliği olduğunu ileri sürmüştür. Greenberg Hollywood 
sinemasını, popüler şarkıları, aşk şiirlerini, yarısı reklam olan haftalık dergileri, 
kavramsal sanatı, pop artı ve performans sanatı kitsch sayıyordu. Greenberg’in 
kitsche karşı temel savı yeni değildi. Whistler’ın Saat Ondaki Ders adlı 
çalışmasındaki savlardan türetilmiştir. Whistler bu eserinde hakiki sanatçının ucuz, 
sıradan, cafcaflı şeyler yapıp satan üreticilerden ayrılması gerektiğini savunur.  

Greenberg’in kitsche karşı temel savı Whistler’dan ilham alsa bile o noktada kalmayıp 
teorik bir sava dönüşmüştür. Greenberg görüşünü Troçkist sınıf mücadelesini bakış 
açısıyla açıklamış ve savlarının ideolojik yorumunu şöyle özetlemiştir: “Kapitalizm, 
Stalinizm ve Faşizm aynı aracı kullanırlar. Hepsi kitschten yararlanmıştır. Çünkü kiç 
iletişimsel kolaylık sağlayan avangart kültürün yaratılmasını kolaylaştıran bir araç 
olmuştur. Greenberg totaliter rejimle ekonomi üzerine kurulmuş rejimlerin bilgiyi en 
yüksek düzeyde denetlemek istemelerinden kaynaklı olarak kitsch kültürüne ihtiyaç 
duymalarını ideolojik temellendirmelerle açıklar. Ona göre kitle kültürü kaçınılmaz 
olarak kitschtir, çünkü edilgen tüketiciler erişilebilir sonuçları bilinçli araştırılan 
sebepten çok daha kolay anlar. Kitle kültürü ancak gerçek sosyalist toplumlarda 
aşılabilir. Greenberg’in popüler kültür karşısındaki tutumu Adorno’nunkine yakındır. 
Greenberg 1940’larda tamamladığı Yeni Bir Laocoon’a Doğru adlı yapıtında kiç 
yerine avangarda üzerinde durmuş, kitsche direnebilmek için sanatın kendi ortamını 
ve bunun güçlüklerini vurgulaması gerektiğini savunmuştur. Buna karşın avangart 
tarihi ortamın direncine boyun eğme girişimi olarak kabul edilmiştir. Ona göre sanatlar 
kimliklerini korumak için ortamın içinde yerlerini sağlamlaştırmak zorunda 
kalmışlardır. Avangard kitschin sanatı zorlamasıyla ortaya çıkmıştır. Greenberg’in 
İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra Marksist söylemde vazgeçtiğini görürüz. 1961’de 
Sanat ve Kültür adlı kitapta toplanan tüm yazılarında Soyut Sanatı Cezanne ve 
Picasso’yu övgüyle anlatırken Gerçeküstücülüğü, Pop Artı ve Kavramsal Sanatı bu 
beğeninin dışında tutarak onları basit birer toplumsal ikonografik okuma biçimleri 
olarak değerlendirmiştir.  

Arnold Hauser bir sanat tarihçisi ve sanat sosyologu olarak kitsch olgusuna önemli 
teoriler ekleyen bir araştırmacı olarak tanınır. Kültürel yabancılaşma kavramı 
üzerinde çalışmalarını sürdüren yazar, modernimin hedeflediği yüksek kültür ile 

                                                           
15 Susie Hodge, (2012) Beş Yaşındaki Çocuk Bunu Neden Yapamaz, Çev. Firdevs Candil Çulcu-Metin Gökçe, 
Hayalperest Yayınları s.203 



 

13 
 

popüler kültür arasındaki farkı sosyolojik olarak açıklar. Sinema sanatı popüler 
kültürün en önemli dili olarak kabul edilir. Hauser sanatı bir dünya görüşü, bir duruş 
biçimi olarak entelektüel bir uğraş biçimi olarak değerlendirir. Hauser’e göre, moda ve 
gündelik yaşam bu entelektüel duruşu deforme eder. Deforme edemediği durumlarda 
ise gözden uzak tutmaya çalışır. Operanın 1970’lerden sonra kültürel alandan 
çekilmesi Hauser’in açıklamalarına uygun bir örnektir. Hauser halk kültürü ile popüler 
kültürü çağdaş ticari kültürün verileri ile tartışır. Doğrdan doğruya kitsch sözcüğünü 
kullanmasa bile ticari kültürün sanatı olarak değerlendirdiği ürünler zihni köreltmek 
için kurgulanmış bir düzen olduğunu savunur. Buna karşın Hauser entelektüel ağırlığı 
olan geleneksel sanatı gerçek sanat olarak değerlendirip sosyalist kültürler tarafından 
savunulması gerektiğini ileri sürer. Hauser insan hayatının düşünme ekseninde 
gelişmesi gerektiğini ticari kültürün ürettiği kitsch sanatın bu eksenin dışında kaldığını 
savunur.16 

Baudrillard’ın yakın dönem yaşamında gelişen bilgisayar teknolojisi savlarında çok rol 
oynamıştır. Sanal gerçeklik, siber sömürü ve sanal promosyon kavramları çağın 
tanıklığıyla yakından ilgilidir. Baudrillard’a göre modern estetik kökten yanılsama 
dünyasının bir ürünüdür. Modern estetiğin uzun vadeli mantığı gösterge ile gerçek 
arasındaki varsayıma dayanan ayrımı kaldırır. Gerçek ile ona eşlik eden imge aynı 
şey olur. Andy Warhol’u değerlendirdiği yazılarda onun ürünlerini trans-estetik 
yanılsama olarak değerlendirilir. Ona göre modern sanatın temel meselesi hiçliği 
maddeleştirmek postmodernizmin sürdürdüğü ise bu oyunu tarafsızlaştırmak 
olmuştur. Dolayısıyla sanat kendi çağının kurallarıyla gerçekleştirilen estetik bir 
oyundur. Modernizm de postmodernizm de kendi çağının koşullarıyla ve araçlarıyla 
bu oyunu oynamıştır.  

Günümüzde postmodern biçimiyle dahi olsa sanatın seyirci odaklı tartışılması popüler 
kültürü reddedenler tarafından bile kaçınılmaz olarak düşünen bir tuzaktır. Oysa 
hangi ekol içerisinde olursa olsun seyirci sanat ürününün yönlendiricisi ya da parçası 
değildir. Uzun yüzyıllar seyirci için erişilemeyenin izlencesi olan sanat gösterileri 20. 
Yüzyıldan başlayarak seyircinin güdümüne girmiş sanatçı ya da sanatçı direnişleri 
söz konusudur. Vaktiyle Platon, “tiyatro cahillerin acı çeken insanları görmeye davet 
edildikleri yerdir demişti”.17 Bu söz izleyici ile sanat arasındaki aşılmaz mesafeye 
işaret ediyordu. Oysa ilerleyen yüzyıllarda seyirci daha bilge olamamıştır. Ancak 
sanat daha çıkarcı olmuştur. Böylece seyirci edilgen olmaktan çıkıp seçen ve 
beğenen kişi olmaya başlamıştır.  

Bu diyalektik ilişki seyircinin özgürleşmesi anlamını taşıyabilir. Hatta toplumcu 
gerçekçi ekoller bu özgürleşmeye güçlü taraf olmuşlardır. Ancak sanatın bu idealist 
tutumu çok geçmeden değişen dünya değerleriyle birlikte seyirci tabusuna 
dönüşmüştür. Artık seyredenin beğenmediği başka bir deyişle alıcısı olmayan hiçbir 
ürünün var olma şansı yoktur. Bu gelişme seyirci lehinde entelektüel bir 
özgürleşmeye işaret etseydi kuşkusuz sanatın da özgürleşmesi anlamını taşırdı. 
Oysa bu gelişmeler seyirciyi sanat bilgisiyle değil kapital alışkanlığıyla hareket 
etmeye alıştırmıştır. Satın alabildiği her şey üzerinde söz hakkı vardır. Tam bu nokta 
da sanatla seyirci arasındaki mesafe pratik olarak kapanmıştır.  

Kuşkusuz bu iki tavırda açıkça ifade edilebilen sanatçı seçimleri değildir. Bu iki tutum 
aynı popüler kültür içerisinde birbirinden bütünüyle farklı sermaye kullanan karşıt 

                                                           
16 Chris Murray, (2009)Yirminci Yüzyılda Sanatı Okuyanlar, çev. Suğra Öncü, Sel Yayınları, s.181 
17 Jacques Ranciere, (2010) Özgürleşen Seyirci, Çev. E. Burak Şaman, Metis Yayınları, s.22 



 

14 
 

insan tiplemelerinin çatışma stratejileridir. Entelektüel sermaye ile para sermayesinin 
bir tür güç savaşıdır. Bu savaşta en kitsch görünen sanat ürünü alt katmanlarında 
büyük bir düşünsel zenginlik taşıyabileceği gibi en entelektüel seçkinci sanat ürünü 
sığ bir estetik savunucusu olabilir. Bunu yargılayacak ya da alımlayacak izleyici 
olmadığı sürece gerçek öğrenilemeyecektir. “Her seyirci kendi hikâyesinin 
okuyucusudur; her okuyucu, aynı hikayenin seyircisidir”. İki karşıt talep bu denli iç 
içedir.18 

Süslü ve yüzeysel olduğu kabul edilen kitschin sanat kapsamında tartışılmasının 
nedeni bütün sıradanlığına rağmen izleyicisine hoşlanma duygusu sunmasıdır. 
Örneğin Milan Kundera’nın Var Olmanın Dayanılmaz Hafifliği adlı kitabı “ikinci 
gözyaşı çağı” olarak kitsch karakteri gösterir. Ancak öylesine çok taraftar bulmuştur ki 
69 dile çevrilmiştir. Böyle bir durumda “ucuz edebiyat” anlamına gelen kitsch 
Kundera’nın kitabı için nasıl söylenebilir?  

Kitsch “müşterinin isteği ile müşteriyi sanatın sakıncalarından koruyacak masum haz 
nesnesi ticareti olarak görülmelidir. Kitsch doğrudan doğruya sanatın düşmanı değil, 
sanatın sıradan insanla bağ kurmasını sağlayan satış temsilcisi olarak 
düşünülmelidir.  

Akademik çevrelerin muhafazakâr arı sanat savunuculuğu bir grup özgürlükçü sanat 
üreticisini kitsch üretime yaklaştırmıştır. Ancak bu yaklaşım bütüncül bir ortaklık 
değildir. Bu nedenle akademik karşıtlığını yaratıcılıkla ve yenilikle özdeşleştirmek 
daha doğru bir yoruma yaklaştırır bizi. Barok bu konuda iyi bir örnektir. Çünkü Barok 
Yunan ideallerini ilke edinmiş akademik estetiğe coşkulu bir karşı çıkıştı. Ancak bu 
karşı çıkış sanatın bir zıplama tahtası oldu.  

Kitsch endüstriyel çağın bir yan ürünü olmayı başarabildiği için gücünü giderek 
artırabilmiştir. Hollywood filmlerinin en sıradan anlarının klasik jazz müziği ile 
seslendirilmesi bugünün insanı için “kötü tat” olarak kabul edilmez. Orada klasik 
jazzın derin sanat diline saygı duyulur. Ancak bu dilin ticari illüstrasyon diliyle 
harmanlanmasında bir sakınca görülmez. 

Kitsch Avrupa kaynaklı bir kavram olarak literatürde yerini almıştır. Ancak Amerika 
kültürüyle buluştuğunda zirveye ulaşmıştır. 

Kitsch aldatıcıdır. Birçok farklı seviyesi vardır. Naif arayışlar için tuzaklar oluşturduğu 
gibi görkemli günahların da kaynağı olabilir. Kiç gerçekte asla yerel olmamıştır. Onu 
halk kültürüyle bağdaştırmak yanlıştır. Kitschi büyük sanayi kitlesi üretmiş yerli 
kültürlere ihracatı yapılmıştır. Örneğin bir Kızılderili ya da Hindu yerel imgelerini dijital 
tasarımların parçası olarak tüketirken etnik bir haz duymamaktadır. Duyumsadığı tek 
haz vardır modadır. Gösteriş kitschin araçlarından biridir. Aynı zamanda gösteriş 
ekonominin de araçlarından biridir. Zengin olduğunuzu gösteremiyorsanız zengin 
değilsiniz. Zengin olduğunuzu gösterebilmek için zengin imgesini yaşantınıza 
yaymanız gerekir. Bu nedenle kitsch, bütün sahteliğine karşın meşru bir hazdır.  

Siyasi rejimler kitschi teşvik eder. Her rejimin kendisini sevdirme ihtiyacı vardır. 
Rejimler kitlelerin kültürel düzeylerini yükseltmek değil, kültürel teslimiyetlerin tercih 
ederler. Bu teslimiyetin en iyi propaganda araçlarından birisi masum insan duyguları 
görünümündeki kitschtir. Hiçbir elit zevk politik çıkarlara hizmet etmeye yeterli olmaz. 

                                                           
18 Jacques Ranciere,age.23 



 

15 
 

Günümüzde banal, cafcaflı, ucuz, sıradan, görülmeyen kitschler vardır. Başka bir 
deyişle yüksek normlu kitschler. En tehlikeli kiç bu yüksek normlu kitschlerdir. Onlar 
bir tür sanat simülasyonlarıdır. Pahalıdırlar ve tüketicileri zengindir. 

KAYNAKÇA 

1. Boris Groys, (2013)Sanatın Gücü, Çev. F. Candil Erdoğan, Hayalperest Yayınevi 
2. Christian Saehrendt-Steen Kittl, Bunu Ben de Yaparım!, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, Ayrıntı 

Yayınları, 2012 
3. Chris Murray,( 2009) Yirminci Yüzyılda Sanatı Okuyanlar, Çev. Suğra Öncü, Sel Yayınları  
4. Christian Saehrendt-Steen Kittl, (2012)Bunu Ben de Yaparım!, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, 

Ayrıntı Yayınları 
5. F. Gonca İlbeyi Demir, (2009)Kiç ve Plastik Sanatlar Üzerine, Ütopya Yayınevi 
6. Hal Foster,( 2011) Zoraki Güzellik, Çev. Şebnem Kaptan, Ayrıntı Yayınları  
7. Jacques Ranciere, (2010) Özgürleşen Seyirci, Çev. E. Burak Şaman, Metis Yayınlar 
8. Jackie Higgins, (2012) Fotoğraf Neden Kusursuz Olmak Zorunda Değildir, Çev. Firdevs Candil 

Çulcu-Metin Gökçe, Hayalperest Yayınları 
9. Peter Bürger,( 2010)Avangard Kuramı, Çev. Erol Özbek, İletişim Yayınları 
10. Susie Hodge, (2012) Beş Yaşındaki Çocuk Bunu Neden Yapamaz, Çev. Firdevs Candil Çulcu-

Metin Gökçe, Hayalperest Yayınları 
11. Timothy Bewes, ( 2004)Şeyleşme, Çev. Deniz Soysal, Metis Yayınları 

 

 


